
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Credo Apostólico 
Explicado 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

El Credo apostólico 
Explicado 

 
 

Raymundo Villanueva Mendiola 
 

 

 

 

 

 



© Todos los derechos reservados. Ninguna parte de esta 

publicación puede ser reproducida, almacenada en un sistema 

de recuperación, o transmitida de ninguna forma ni por ningún 

medio, ya sea electrónico, mecánico, fotocopia, grabación, u 

otros, sin el previo permiso por escrito de la casa editorial. 

Queda hecho el depósito que marca la ley.  

 

Editorial: Publicaciones Tulip. 

Coordinación editorial: Amilcar López.   

Coordinación de diseño: Jaime Briones.   

Diseño de portada: Publicaciones Tulip.  

Revisión: Azael Flores Gutiérrez.   

Marzo 2025 

 

ISBN: 978-607-26823-2-0 

Monterrey Nuevo León México 

Impreso y hecho en México 2025



Es el Credo Apostólico una de las confesiones definitorias de 

la cristiandad. Si hay una declaración que especifique en sus 

términos más generales lo que significa ser cristiano, es la 

representada por este antiguo testimonial. En esta obra el Dr. 

Raymundo Villanueva explica puntualmente cada una de las 

afirmaciones que constituyen el Credo. Antes de ello, explica 

al lector qué es un credo, por qué es llamado apostólico y por 

qué es importante que el cristiano confiese su fe. De una 

manera sencilla el autor nos permite compenetrarnos en uno 

de los documentos más importantes en la historia de la iglesia. 

 

--Dr. Adolfo García de la Sienra.  

 





 

Índice 

Dedicatoria  
Prefacio 
Prólogo 
 
Introducción al Credo Apostólico  .................................. 01 

Creo en Dios Padre Todopoderoso, Creador del cielo y 

de la tierra ........................................................................ 15 

Creo en Jesucristo, su único Hijo y Señor nuestro  ....... 23 

Creo en Jesucristo…que fue concebido del Espíritu 

Santo, nacido de la virgen María .................................... 32 

Creo en Jesucristo, que padeció bajo el poder de Poncio 

Pilato, fue crucificado, muerto y sepultado .................... 41 

Creo en Jesucristo… que descendió a los infiernos; al 

tercer día resucitó de entre los Muertos  ....................... 50 

Creo en Jesucristo que… subió al cielo y está sentado a la 

diestra de Dios Padre Todopoderoso ............................. 58 

Creo en Jesucristo… quien desde allí vendrá al fin del 

mundo a juzgar a los vivos y a los Muertos  .................. 67 

Creo en el Espíritu Santo  ............................................... 76 

Creemos en la Santa Iglesia Católica ............................. 86 

Creo en la comunión de los santos, el perdón de los 

pecados ............................................................................ 96 

Creo la resurrección de la carne. ................................... 105 

Creo en la vida eterna. .................................................... 113 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATORIA: 

Para Alejandra, Jezreel y Elías, dones de Dios para 

mi vida. 

 



 



Prefacio 

 

La fe que ha capturado nuestro corazón es algo que 

nos impulsa día a día a vivir. Cada acto de nuestra corta 

existencia se ve influido de manera profunda por esta fe. Cada 

acto humano (pensar, reír, bailar, comer, estudiar, escribir, 

adorar, y un largo etcétera) proviene de la fe. Los credos son 

la expresión verbal, comunitaria y falible de la fe que hay en 

nuestro corazón. Se habla del credo cristiano, credo 

humanista, credo musulmán; todos ellos son la expresión de 

dicha fe. Alrededor de esos credos formamos comunidades, 

porque siempre buscamos a otros que creen como nosotros, y 

a la vez, los credos sirven como una forma de cohesión entre 

los hombres. Este libro pretende ser un estudio, desde las 

Escrituras, de lo que los cristianos afirmamos ser la Verdad, 

ante un mundo que está lleno de muchas “verdades”. 

 

Este trabajo fue elaborado originalmente, como 

estudios que puedan durar 30 minutos de exposición, para la 

Iglesia Nacional Presbiteriana “Resurrección” de Cd. Valles, 

SLP, México. Iglesia que presenció momentos que han 

marcado mi vida, mi ordenación al pastorado, mi boda con 

Alejandra, y el nacimiento de mi primogénito, Jezreel. Fueron 

9 años de trabajo pastoral, y de conocer amigos y hermanos 

que siempre llevaré en el corazón. 

 

Agradezco a la Universidad Juan Calvino, mi Alma 

Mater, donde fui instruido para realizar la labor teológica con 

alta calidad académica. Al Edinburg Theological Seminary en 

Edinburg, Texas, USA, donde obtuve mi Doctorado en 

Teología bajo la premisa bíblica: “In lumine tuo videbimus 

lumen” “En tu luz veremos la luz” (Salmo 36:9) 



También, quiero hacer un reconocimiento especial a 

mi familia, mi amada esposa Alejandra, y a mis hijos Jezreel 

y Elías, todos ellos han sido dones de Dios para mi vida, este 

es el fruto de su esfuerzo también y de su apoyo incondicional 

¡muchas gracias! 

 

Agradezco profundamente a los que han hecho posible 

este trabajo con sus comentarios, correcciones e ideas que 

siempre abonaron a la mejora del manuscrito. Cualquier error 

debe ser adjudicado a un servidor.  

 

Agradezco sobre todo a los revisores de la editorial 

Tulip y especialmente al Mtro. Amilcar López, quien ha sido 

un apoyo en lograr la publicación de este material. 

 

No puedo terminar este pequeño prefacio, sin 

agradecer a Aquél que es fuente superabundante de todos los 

bienes, a Quien da a los hombres la capacidad de reflexionar 

y escribir lo reflexionado, a Aquel que es Padre, Hijo y 

Espíritu Santo, y Quien gobierna todas las cosas, según Su 

soberano designio. Al Dios todopoderoso sea la gloria y honor 

por esta publicación.  

 

Raymundo Villanueva Mendiola 

 

 

 

 

 



Prólogo 

 

   Desde sus inicios, la iglesia ha enfrentado desafíos que 

buscan desestabilizar la fe en el Señor. Por ello, una y otra vez 

se nos llama a reafirmar aquello que hemos recibido y, al 

mismo tiempo, a confrontar las falsas doctrinas que 

sutilmente se han infiltrado en la iglesia de Cristo. 

 

   El apóstol Pedro escribió al respecto: “sino santificad a Dios 

el Señor en vuestros corazones, y estad siempre preparados 

para presentar defensa con mansedumbre y reverencia ante 

todo el que os demande razón de la esperanza que hay en 

vosotros” (1 P. 3:15). 

 

   Es evidente que Pedro exhorta a los cristianos que sufren 

bajo una persecución cruel y despiadada a mantenerse firmes 

y, a la vez, a presentar defensa de su fe. La palabra “defensa” 

en griego es apología, algo a lo que todo cristiano está llamado 

de manera constante. 

 

   Ahora bien, para hacer apología, el creyente debe conocer y 

comprender las doctrinas bíblicas, de modo que pueda 

articular su fe con mansedumbre y reverencia. Un ejemplo de 

esta defensa lo encontramos en Hechos 22, donde observamos 

cómo el apóstol Pablo responde con claridad y firmeza ante 

quienes exigían una explicación por su cambio repentino. 

 

   Pablo inicia su defensa diciendo: 

“Yendo yo, al llegar cerca de Damasco, como a mediodía, de 

repente me rodeó mucha luz del cielo; y caí al suelo, y oí una 

voz que me decía: Saulo, Saulo, ¿por qué me persigues? Yo 

entonces respondí: ¿Quién eres, Señor? Y me dijo: Yo soy 

Jesús de Nazaret, a quien tú persigues. Y los que estaban 

conmigo vieron a la verdad la luz, y se espantaron; pero no 

entendieron la voz del que hablaba conmigo. Y dije: ¿Qué 

haré, Señor? Y el Señor me dijo: Levántate, y ve a Damasco, 



 

 

1 

 

y allí se te dirá todo lo que está ordenado que hagas. Y como 

yo no veía a causa de la gloria de la luz, llevado de la mano 

por los que estaban conmigo, llegué a Damasco” (Hch. 22:6–

11). 

 

   Conocemos bien hacia dónde se dirigía Saulo cuando el 

Señor salió a su encuentro. No deseo detenerme en toda la 

historia, sino resaltar la firmeza, claridad y contundencia con 

la que el apóstol dio testimonio de su fe. 

 

   Por eso celebro que, en estos tiempos, exista un renovado 

interés por escribir sobre temas fundamentales, como el Credo 

de los Apóstoles, que constituye la declaración de los 

fundamentos doctrinales de la iglesia. Asimismo, reconozco 

la claridad con la que el autor expone cada uno de sus 

comentarios, lo cual sin duda servirá para que, como iglesia, 

seamos instruidos en los aspectos básicos de nuestra fe. 

 

 

Ph. Amilcar López López

 



1 

 

 

1 
Introducción al Credo Apostólico 

 

“Porque él dijo, y fue hecho;  

Él mandó, y existió” (Sal. 33:9) 

 
ste es el primero de 13 capítulos. El propósito de este 

es introducirnos al estudio del Credo. Aprenderemos 

qué es un credo, y en este caso, por qué se llama 

apostólico. Posteriormente, estudiaremos cada una de las doce 

afirmaciones que contiene este breve credo. Para entender qué 

es un credo, debemos saber, que el Dios que adoramos es un 

Dios que se revela, después debemos entender que el ser 

humano es un ser religioso y, por último, debemos entender 

nuestro llamado a confesar nuestra fe.  

 

1. EL DIOS QUE SE REVELA 

La realidad fundamental del cristianismo es, que Dios se 

ha revelado, se ha dado a conocer. Dicha revelación, es el acto 

de Dios por medio del cual, Él mismo, quita el velo que 

impide que le conozcamos y se muestra tal como es. De ahí el 

significado de la palabra revelación: “quitar el velo para dar 

a conocer lo que era previamente desconocido” (Harrison, 

2006, 539). Dios no es un dios que quiere quedar oculto, no 

es un concepto metafísico para darle sustento teórico a la 

realidad, es el Dios vivo que se da a conocer y que se muestra 

a nosotros al crearnos y al redimirnos. ¿Cómo se ha revelado? 

¿Cómo se ha dado a conocer? Por medio de su única y triple 

revelación, que comúnmente llamamos Palabra de Dios. Esta 

E 



 

 

2 

 

Palabra de Dios, es como Él ha escogido revelarse a nosotros 

los humanos. Dicha palabra de Dios es descrita en las 

Escrituras de tres modos distintos y, sin embargo, es la única 

y completa Palabra-Revelación de Dios. La primera forma en 

que es descrita es la que llamaremos Palabra creacional, la 

segunda, Palabra encarnada, y la tercera, Palabra escriturada. 

  

a) Palabra Creacional 

La palabra creacional la podemos encontrar descrita en 

Genesis 1, donde el Señor habla y el universo comienza a 

existir (Sal. 33:9). Los llamados “fiat” (sea) de Dios, son el 

mandato original para que todo tenga su ser; leyes, cosas, 

estados de cosas, seres humanos, etc. Todo lo que existe, 

existe por Su poderosa Palabra. El Salmo 33:6, explica que 

“por la palabra de Jehová fueron hechos los cielos, y todo el 

ejército de ellos por el aliento de su boca”. En un lenguaje 

metafórico, pero no por eso menos real, Dios establece la 

existencia de todas las cosas por un acto de poder irrevocable, 

Su decreto, Su Palabra. El salmo 119:89-91 dice que: “Para 

siempre, oh Jehová, permanece tu palabra en los cielos. De 

generación en generación es tu fidelidad; Tú afirmaste la 

tierra, y subsiste. Por tu ordenación subsisten todas las cosas 

hasta hoy, pues todas ellas te sirven”. Esta porción es muy 

enfática, al decir que esta Palabra es un orden, una ley que 

mantiene el universo en funcionamiento, y a la vez, 

condiciona la existencia de todo lo creado a un hecho esencial: 

servir a Dios. El Salmo 148:6 explica de las criaturas que “Los 

hizo ser eternamente y para siempre; les puso ley que no será 

quebrantada”. Su ley es el fundamento para toda la 

existencia, y por tanto existen leyes impuestas a Dios para la 

naturaleza. Por otro lado, también Dios estableció leyes o 

normas para la cultura, siendo esta su Palabra-ley para el ser 

humano en Génesis 1:28: “Fructificad y multiplicaos; llenad 

la tierra, y sojuzgadla, y señoread en los peces del mar, en las 



 

 

3 

 

aves de los cielos, y en todas las bestias que se mueven sobre 

la tierra” y la cultura, para toda la existencia. Este es el 

llamado, mandato cultural, que está enraizado en la ley de 

Dios para la Creación, por ello, el ser humano es 

inevitablemente un ser que hace cultura, que modifica su 

entorno, que hace grandes progresos científicos, tecnológicos, 

artísticos. La Palabra-ley de Dios creacional, establece el 

contexto de todas nuestras actividades y la posibilidad de las 

otras manifestaciones de la revelación divina. En palabras de 

Vander Stelt: “La revelación creacional es básica para que la 

Escritura exista, para que los humanos la lean, para que la 

Palabra de Dios se encarne, el Espíritu sea derramado, y el 

Resucitado regrese” (Vander Stelt, 2020, 215). Sin la 

revelación creacional, no habría Sagrada Escritura (piensa en 

la tinta y el papiro), ni idiomas hebreo o griego y mucho 

menos sus traducciones al español (un desarrollo cultural), no 

habría encarnación, ni la presencia del Espíritu en el mundo, 

incluso, si no hubiera creación, ¿a dónde volvería Cristo? El 

universo entero es la revelación de Dios, como lo expresa 

Romanos 1:20, donde conocemos el “eterno poder y deidad” 

de nuestro Dios, es decir, su gobierno continuo sobre la 

creación. “Por eso, desde el comienzo hasta el fin, nuestro 

mundo es impensable aparte de la función mediadora de la 

Palabra de Dios. Fue creado por la Palabra. Por la misma 

Palabra está siendo preservado y su historia está siendo 

dirigida por ella hacia su destino escatológico” (Spykman, 

1994, 88) 

 

b) Palabra Encarnada 

La Palabra encarnada, no es un libro, sino, una persona, el 

Verbo de Juan 1:1, quien se encarnó como hombre, Jesús el 

Cristo. Este Jesús es llamado el Logos por Juan en su 

evangelio, y quiere decir, en palabras de Atanasio de 

Alejandría: “Dios Verbo en persona que vive y actúa, al 



 

 

4 

 

Verbo del Dios bueno del universo, que es distinto de las 

palabras creadas y de toda la creación: es el único y 

exclusivo Verbo del buen Padre, que ordenó este universo y 

lo ilumina con su providencia.” (Atanasio, 1992, 110). La 

existencia de cada cosa, su cohesión, su utilidad, y cada 

característica de las criaturas, están definidas por el Verbo. Lo 

explica Colosenses 1:15-17 diciendo: “Él es la imagen del 

Dios invisible, el primogénito de toda creación. Porque en él 

fueron creadas todas las cosas, las que hay en los cielos y las 

que hay en la tierra, visibles e invisibles; sean tronos, sean 

dominios, sean principados, sean potestades; todo fue creado 

por medio de él y para él. Y él es antes de todas las cosas, y 

todas las cosas en él subsisten”. Esta última frase merece 

especial atención, la palabra griega para subsistir es συνίστημι 

(sinistemi), y quiere decir “poner junto, constituir, establecer, 

continuar, durar, existir” (Arndt, 1952, 798), y hace 

referencia a “mantenerse con o caer juntamente” (Diccionario 

Vine). La creación se mantiene con Cristo o cae juntamente 

con Él. El destino de todo lo que existe está en Cristo, Él está 

dirigiendo la creación hacia su propósito principal: Dar la 

gloria a Dios. El Verbo es por quien todas las cosas fueron 

hechas, y a la vez, Él sostiene el universo cohesionado y en 

existencia por Su poder. Esta es la labor cósmica del Señor, 

mantiene el cosmos, es decir, el orden ley que sostiene la 

existencia y permite que todo funcione correctamente. Es 

Dios mismo obrando para sostener su universo y darse a 

conocer. Hebreos 1:1-4 explica que el Señor habló 

primeramente por los profetas, pero que en última instancia 

nos habló en Jesucristo, la revelación última de Dios, por 

quien hizo el universo. En ese punto el autor de Hebreos une 

la labor cósmica de Cristo en la creación, con su obra 

redentora, de tal forma que nos dice que Él “efectuó la 

purificación de nuestros pecados”. Jesucristo, el Logos, se 

hace hombre (Juan 1:14), en este acto, nos revela a Dios 

mismo. En el caso de la creación, nos lo revela como el Dios 



 

 

5 

 

soberano que gobierna sobre todo, pero en la encarnación nos 

revela redentoramente su persona divina. Por ello nuestro 

Señor Jesucristo es llamado “la imagen del Dios invisible” 

(Col. 1:15), y también Él mismo llegó a afirmar “quien me ha 

visto a mí, ha visto al Padre” (Juan 14:9), Él es la revelación 

plena de Dios. Y como tal, se ha dado a conocer a nosotros 

como Aquél que está dispuesto a dar su vida para cumplir la 

exigencia que nosotros no pudimos cumplir, la obediencia 

total a Dios. Y a la vez, cubrir con Su sacrificio nuestro 

pecado y así reconciliarnos con Dios. Esto lo testifica 

Colosenses 1:18-20 “y él es la cabeza del cuerpo que es la 

iglesia, él que es el principio, el primogénito de entre los 

muertos, para que en todo tenga la preeminencia; por cuanto 

agradó al Padre que en él habitase toda plenitud, y por medio 

de él reconciliar consigo todas las cosas, así las que están en 

la tierra como las que están en los cielos, haciendo la paz 

mediante la sangre de su cruz”. El oficio redentor del Logos 

es maravilloso, porque el mismo Mediador por medio de 

quien fueron creadas todas las cosas, es quien también salva 

todas las cosas. La redención obrada en Cristo Jesús, es volver 

a colocar el universo en el orden cósmico establecido por 

Dios. De tal forma que la condición pecaminosa del hombre, 

es erradicada por el sacrificio de Cristo, dándonos su propia 

justicia para que vivamos ante el rostro de Dios como sus 

hijos (Ef. 1:7). Incluso, la misma creación, será “libertada de 

la esclavitud de corrupción, a la libertad gloriosa de los hijos 

de Dios” (Ro. 8:21). “Cristo Jesús encarna la revelación de 

Dios, revela quién es realmente Dios, e hizo lo que Dios 

quería que los humanos hicieran. Al originar, y mantener, Su 

Palabra poderosa y llena de amor, Dios reveló, a través de 

Su Hijo, el origen de todas las cosas, la verdadera naturaleza 

de la certeza humana, y la razón última para que los humanos 

actúen como sus hijos a su imagen” (Vander Stelt, 2020, 214) 

 

 



 

 

6 

 

c) Palabra Escriturada 

A diferencia de la palabra encarnada, la Palabra 

Escriturada es un libro, y como tal es el registro inspirado de 

los poderosos hechos de Dios a favor de la humanidad. La 

Palabra de Dios en su forma escrita viene a nosotros con poder 

revelador para señalar a la Palabra-Ley de Dios para Su 

creación, y a Aquel que es la Palabra de Dios. De tal forma 

que, el hombre total pueda ser conformado en un “hombre de 

Dios” completamente capacitado para vivir de acuerdo con la 

voluntad de Dios. Las Escrituras nos muestran la forma 

correcta de interpretar nuestro entorno, como la creación de 

Dios (Génesis 1), como Su Reino (Salmo 24:1; Salmo 103: 

22), que Él gobierna por medio de Su Ley (Salmo 119:89-91), 

de tal forma que los ídolos de las naciones son estimados 

como nada, no hay otro Dios, solo el Señor (Salmo 135:15; 1 

Cor. 8:6). De esta forma, los 10 Mandamientos son la 

expresión individual del más grande mandamiento: Amar al 

Señor nuestro Dios con toda nuestra existencia, y del segundo, 

amar a nuestro prójimo como a nosotros mismos (Mateo 

22:40). Uno de los propósitos de las Escrituras es señalar al 

hombre la forma de vivir en la relación de Pacto que Dios ha 

establecido con nosotros. “Es la indispensable guía respecto 

a qué creer y cómo vivir en la vida diaria” (Vander Stelt, 

2020, 214). En este sentido, las Escrituras también señalan 

con inspirada autoridad quién es el Señor de la existencia, el 

Creador y Redentor de todo lo que existe. Como lo expresa 

Juan 20:31 “Pero estas se han escrito para que creáis que 

Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, y para que creyendo, 

tengáis vida en su nombre”. Muchas cosas han sido dejadas 

fuera de las Escrituras, porque el propósito de la Biblia es 

apuntar a Jesucristo como el Creador y Redentor, por medio 

de Quien podemos tener vida eterna. El propósito de las 

Escrituras es obrar la fe en Cristo y mostrar al hombre el 

camino que debe seguir. De ahí la afirmación apostólica: 



 

 

7 

 

“Toda la Escritura es inspirada por Dios, y útil para enseñar, 

para redargüir, para corregir, para instruir en justicia, a fin 

de que el hombre de Dios sea perfecto, enteramente 

preparado para toda buena obra”. La inspiración de las 

Escrituras nos mueve para considerarlas, la Palabra misma de 

Dios, escrita en palabras humanas, sin error. De tal forma que 

la Biblia se vuelve para nosotros, los lentes que nos permiten 

ver correctamente a la creación y al Creador y Redentor de 

nuestras vidas, y de esta forma comenzar a vivir para la gloria 

de Dios.  

La Revelación de Dios no puede ser reducida únicamente 

a las Escrituras. Dios se revela a sus criaturas 

“estructuralmente” en su Palabra creacional, lo hace 

autoritativamente en nuestro Señor Jesucristo, Su Palabra 

encarnada, y lo hace direccionalmente en Su Palabra 

escriturada. Solo así podremos entender el pleno carácter de 

la revelación divina; Dios, por decirlo así, nos ha acorralado 

con Su revelación. Se nos revela en la creación (Ro. 1:20-32); 

en Jesucristo (Juan 1:18) y en las Sagradas Escrituras (Ro. 

16:26). Esta es la revelación completa del Señor, y así viene a 

nosotros para transformarnos.  

 

2. EL SER HUMANO, UN SER RELIGIOSO 

(IMPLICA DOS COSAS) 

El ser humano está llamado a vivir responsablemente ante 

el rostro de Dios (coram Deo), esto es así desde su creación, 

cuando el Señor le dijo “Fructifica y multiplícate y señorea 

en toda la creación” (Gen. 1:27). El hombre fue puesto en una 

relación de pacto que le demandaba poner su confianza en el 

Señor para toda su labor (Gen. 2:15-17). Por lo mismo la 

demanda constante del Señor es doble: Amar a Dios con todo 

lo que somos y hacemos y Amar a nuestro prójimo como a 

nosotros mismos (Mt. 22:37-40). De esta forma nos damos 

cuenta de que la revelación creacional es el marco de nuestras 



 

 

8 

 

acciones, la revelación autoritativa es el “por quién” de 

nuestras acciones, y la revelación direccional es el “para qué” 

de nuestras acciones. En toda nuestra actividad humana 

estamos llamados a responder a la triple revelación de Dios. 

Esta respuesta desde la caída del hombre en el pecado, y la 

posterior redención en Cristo, se puede dar en dos formas: en 

amorosa y obediente respuesta al Creador y Redentor de todas 

las cosas, o en rebelión contra el Creador y Redentor. Todos 

nuestros actos, políticos, económicos, académicos, familiares, 

eróticos, síquicos, etc., están dirigidos religiosamente en 

obediencia o desobediencia al Señor. De ahí que, el llamado 

del creyente que ha sido lleno del Espíritu Santo es “ser 

ministro de la reconciliación” (2 Cor. 5:18) haciendo que sus 

obras testifiquen de la redención traída en Cristo y así se 

glorifique el nombre de Dios (Mt. 5:16). Pero también, el no 

creyente testifica de la confianza última en sus actos 

educativos, síquicos, académicos y económicos. Esta es una 

característica propia de ser humano, ya en Génesis 4 y 5 

vemos el desarrollo humano de los diferentes aspectos de la 

creación, como la cría de ganado, la creación de tiendas, la 

metalurgia y la música, pero también la invocación 

comunitaria y cultual de Dios (Gen. 4 y 5); algunas de estas 

cosas hechas para autoglorificarse, y otras para glorificar a 

Dios. Todos nuestros actos, así, expresan la religión que hay 

en el corazón.  

A su vez, el llamado del creyente no solo es, a participar 

de la redención del mundo que Cristo ha comprado, también 

es un llamado a proclamar públicamente su fe en aquello que 

le da sentido a su existencia. Este llamado del Señor a reunirse 

y adorar públicamente al Creador y Redentor se ve claramente 

testificado en las Escrituras cuando se republica el 

mandamiento acerca del día de reposo: “Acuérdate del día de 

reposo para santificarlo… es para Jehová tu Dios” (Ex. 20:8 

ss). De eta forma el creyente en Cristo se reúne 

periódicamente, a horas específicas, para proclamar la 



 

 

9 

 

grandeza del Señor en actos simbólicos que reflejan su fe y la 

fortalecen (como el culto, la oración, la lectura de la Palabra 

Escritura, la Predicación, los sacramentos, y los cantos). A su 

vez, los no creyentes en Cristo también tienen actividades que 

fortalecen su fe, como los servicios en las mezquitas, o 

sinagogas, o los diferentes actos de glorificación a la Patria 

por el Gobierno. El ser humano expresa su carácter religioso 

tanto en los actos económicos, políticos y sociales, como en 

los actos de fe.  

 

3. EL LLAMADO A CONFESAR. 

El ser humano, como ya dijimos, tiene un llamado a 

proclamar públicamente su fe en aquello que le da sentido a 

su existencia. Nuestro Señor Jesucristo dijo: “el que me 

confesare delante de los hombres yo le confesaré delante de 

mi padre” (Mt. 10:32) El apóstol Pablo también llama a 

Timoteo a “permanecer fiel a la buena profesión hecha 

delante de muchos testigos” (1 Tim. 6:11-16). De hecho, a lo 

largo de las Escrituras, encontramos diferentes expresiones 

que los estudiosos consideran reglas de fe. Recuerda que en 

el punto sobre la revelación de Dios, dijimos que las 

Escrituras nos enseñan qué creer y cómo vivir la vida. Una de 

esas confesiones más antiguas es la fórmula trinitaria del 

bautizo, que dice: “bautizándolos en el nombre del Padre, del 

Hijo y del Espíritu Santo” (Mt. 26:18). Otro ejemplo es el de 

1 Timoteo 3:16: “Dios fue manifestado en carne, justificado 

en el Espíritu, visto de los ángeles, predicado a los gentiles, 

creído en el mundo, recibido arriba en gloria”. O la de 

Filipenses 2: 5-11, que dice: “Haya, pues, en vosotros este 

sentir que hubo también en Cristo Jesús, el cual, siendo en 

forma de Dios, no estimó el ser igual a Dios como cosa a que 

aferrarse, sino que se despojó a sí mismo, tomando forma de 

siervo, hecho semejante a los hombres; y estando en la 

condición de hombre, se humilló a sí mismo, haciéndose 



 

 

10 

 

obediente hasta la muerte, y muerte de cruz. Por lo cual Dios 

también le exaltó hasta lo sumo, y le dio un nombre que es 

sobre todo nombre, para que en el nombre de Jesús se doble 

toda rodilla de los que están en los cielos, y en la tierra, y 

debajo de la tierra; y toda lengua confiese que Jesucristo es 

el Señor, para gloria de Dios Padre.” 

Todas estas referencias bíblicas nos hablan claramente 

sobre el llamado de los creyentes a confesar 

comunitariamente aquello en lo que depositan toda su 

confianza y lealtad. De ahí que, cuando a los creyentes se les 

exigía que abjuraran de Cristo, y profesaran lealtad al Cesar 

diciendo: “Cesar es Señor”, se negaran y afirmaran: Jesucristo 

es Señor. O dicho en palabras de Taciano (120-180), 

apologista del siglo II: “Sólo si se me manda negar a Dios, no 

estoy dispuesto a obedecer, sino que moriré antes, para no 

ser condenado por embustero e ingrato” (Ruiz, 2009, 1290). 

Una de las más antiguas, es la pequeña palabra “pez”, 

utilizada en griego como acrónimo de una breve confesión de 

fe, usada por Abercio (Quasten, 2004, 33). Dicha palabra en 

griego es ΙΧΘΥΣ, pez en griego. Y en forma de acróstico 

quiere decir: Ἰησοῦς Χριστὸς Θεοῦ Υἱὸς Σωτήρ "Jesucristo, 

Hijo de Dios, Salvador”. La Iglesia, los creyentes, son 

llamados a testificar públicamente su fe, como muestra de 

lealtad y fidelidad a Aquél, quien, por medio de Jesucristo, les 

ha dado vida, aliento y todas las cosas. 

“Un Credo es la declaración pública y comunitaria de la 

lealtad que profesamos desde el corazón a lo que 

consideramos fundamental o básico para nosotros y los otros 

seres humanos” (Vander Stelt, 2020, 220). El Credo Cristiano 

es la declaración pública y comunitaria de que somos leales a 

un solo Dios, el Padre, quien ha creado todas las cosas; el 

Hijo, quien ha redimido todas las cosas; y el Espíritu Santo, 

quien está santificando todas las cosas, y que todos los 

hombres y mujeres deben someterse en obediencia a Él. Por 

medio del Credo, declaramos al Señor nuestra lealtad a Él, y 



 

 

11 

 

le decimos a los otros seres humanos en dónde se encuentra 

nuestra lealtad, llamándoles a someterse también a este 

poderoso y amoroso Señor.  

 

4. EL CREDO APOSTÓLICO 

Rufino de Aquilea (345-411) describe en su 

“Commentarium in Symbolum Apostolorum” una leyenda 

muy difundida en los primeros siglos del cristianismo sobre 

el origen del Credo Apostólico:  

“Estando en la noche previa a separarse, primero 

acordaron un estándar de su predicación futura, no sea que 

tal vez, cuando separados, pudieran variar en algún 

particular en las afirmaciones que harían a aquellos que 

invitarían a creer en Cristo. Estando todos juntos, y siendo 

llenos con el Espíritu Santo, compusieron, como hemos dicho, 

este breve formulario de su futura predicación, cada uno 

contribuyendo sus propias frases a un resumen común: y 

ordenaron que la regla así realizada fuera dada a aquellos 

que creen” (Schaff, 2004, 542)  

Es muy poco probable que los apóstoles hayan realizado 

algo parecido. Su contenido esencial lo encontramos ya en las 

Escrituras, como lo hemos explicado anteriormente. Y a la 

vez, existen testimonios antiquísimos del uso de fórmulas o 

reglas doctrinales para identificar a los creyentes verdaderos 

de los falsos. Por ejemplo, Ignacio de Antioquía (38-108/110) 

escribe en su carta a los tralianos capítulo 9:1-2 lo siguiente:  

“Tapaos, pues, los oídos cuando alguien venga a hablaros 

fuera de Jesucristo, que desciende del linaje de David y es 

hijo de María; que nació verdaderamente y comió y bebió; 

fue verdaderamente perseguido bajo Poncio Pilato, fue 

verdaderamente crucificado y murió a la vista de los 

moradores del cielo, de la tierra y del infierno. El cual, 

además, resucitó verdaderamente de entre los muertos, 

resucitándole Su propio Padre. Y a semejanza suya, también 



 

 

12 

 

a nosotros, que creemos en Él, nos resucitará del mismo modo 

Su Padre; en Jesucristo, digo, fuera del cual no tenemos el 

verdadero vivir.” (Ruiz, 2009, 398). 

Aquí encontramos una regla de fe por medio de la cual 

habrían de distinguirse los verdaderos creyentes de los 

docetistas, quienes afirmaban que Cristo no había existido 

como un verdadero ser humano, de ahí el énfasis en los actos 

que apuntan verdaderamente a la humanidad de Jesús (nació, 

comió, bebió, fue perseguido, fue crucificado, murió, y 

resucitó).  

También encontramos a Tertuliano (160-220), quien 

escribe en su De praescriptione haereticum, capítulo XIII una 

fórmula o regla de fe de la siguiente manera:  

“Hay un único Dios, y que Él no es otro que el 

Creador del mundo, quien produjo todas las cosas de la nada 

a través de Su propia Palabra, que fue enviada; que esta 

Palabra es llamada su Hijo, y, bajo el nombre de Dios, fue 

visto “en diversas maneras” por los patriarcas, escuchada en 

todo tiempo en los profetas, por último traída abajo por el 

Espíritu y Poder del Padre, en la virgen María, que fue hecho 

carne en su vientre, y, habiendo nacido de ella, fue conocido 

como Jesucristo; desde entonces predicó la nueva ley y la 

nueva promesa del reino de los cielos, haciendo milagros; 

habiendo sido crucificado, se levantó otra vez al tercer día; 

habiendo ascendido a los cielos, se sentó a la mano derecha 

del Padre; envió en lugar de sí mismo el Poder del Espíritu 

Santo para dirigir así a los que creen; vendrá con gloria para 

tomar a sus santos al gozo de la vida eterna y de las promesas 

celestiales, y para condenar a los malvados al fuego eterno, 

después de que la resurrección de ambas clases haya 

ocurrido, junto con la restauración de su carne” (Schaff, 

2004a, 249). 

Es importante notar que los elementos esenciales de lo 

que posteriormente será llamado el Credo Apostólico ya 

existen en estas antiguas fórmulas. Existen otros testimonios 



 

 

13 

 

que apuntan a la antigüedad de la doctrina del Credo 

apostólico, y que si bien, como testifica Rufino (Schaff, 

2004b, 545) hay adiciones propias de las luchas regionales 

contra doctrinas heréticas, el cristianismo se expresaba 

claramente en las afirmaciones del llamado Credo Apostólico.  

Se le llama “Apostólico” porque, aunque no lo hayan escrito 

los apóstoles, sí refleja la enseñanza que ellos nos legaron, y 

la fe que está en el corazón de la Iglesia, desde su mero 

comienzo. Pero la forma actual del Credo Apostólico se 

desarrolló gradualmente, y aparece como texto terminado 

antes de comenzar el siglo VI, con Cesáreo de Arlés (Quasten, 

2004, 35). Pero su formato inicial puede rastrearse hasta la 

segunda mitad del siglo II (Durán, 2023, 30). Su 

memorización siempre fue parte esencial de la transmisión de 

la fe, de tal forma que, la unidad se manifiesta en la 

declaración de estas doctrinas como parte de la herencia 

cristiana. Así, todo creyente, a lo largo de los siglos confiesa 

las mismas afirmaciones esenciales sobre la fe.  

Según Johannes Quasten: “Desde el tiempo de los 

Apóstoles fue costumbre de la Iglesia exigir antes del 

bautismo una profesión explícita de la fe sobre las doctrinas 

esenciales de Jesucristo. Los candidatos debían aprender de 

memoria una formula determinada y tenían que recitarla en 

voz alta delante de la asamblea” (Quasten, 2004, 33) 

Así, los creyentes profesaban su lealtad a Dios 

públicamente ante otros creyentes. Y a la vez, daban 

testimonio claro y directo ante una cultura lejos de Dios que 

debía arrepentirse y creer en el Padre, el Hijo y el Espíritu 

Santo. Así, se separaban del mundo, para unirse a Cristo y a 

Su Iglesia. Y así, formaban parte de aquellos que se 

identificaban con Cristo, los cristianos. La fe de la Iglesia se 

ha ido refinando a lo largo de dos milenios, y, sin embargo, 

permanece una sola, y podemos identificarla ahora y en el 

siglo primero. Porque es una fe viva, que va madurando con 

el tiempo, refinando sus conceptos, e incluso corrigiendo 



 

 

14 

 

posturas, pero siempre apegada a la verdad que le ha sido 

revelada y que jamás podrá abandonar.  

 

 

CONCLUSIÓN 

 

Dios nos tiene, y permíteme decirlo así una vez más, 

acorralados por todos lados. Porque Su Revelación en la 

Creación testifica su poder y autoridad sobre todos nosotros. 

Su revelación en Jesucristo nos ha dejado sin excusa, ya que 

Dios mismo se hizo hombre. Y su Revelación Escrita, nos 

confronta diciendo: ¿Qué harás con Jesús, llamado el Cristo? 

Su triple revelación nos exige someternos, pero la humanidad 

pecadora sigue rebelándose y prefieren negar las normas de 

Dios para la creación, sacar a Cristo de la ecuación, y reducir 

las Escrituras a un mero libro histórico. No así los cristianos, 

aquellos que han sido tocados por la gracia y la misericordia 

de Dios, porque ellos se han dado cuenta de su pecado y 

maldad, y desde hace 2000 años profesan públicamente su 

lealtad a este soberano Señor. El Credo Apostólico es un 

testimonio sencillo y firme, ante un mundo cambiante y lleno 

de dudas, de que Dios el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, 

está gobernando y restaurando Su creación, y que debemos 

unirnos a su proyecto de restauración mundial, para que el 

Reino de Dios sea visible en este mundo.  

 


